Luc 19,1-10 « Hey Zachée, tu descends ? » - « Ben pour quoi
faire ? »

Cheres sceurs, chers freres, une nouvelle fois 1’évangile du jour
nous invite a suivre un personnage, bien connu de celles et ceux
qui fréquentent régulierement leur Bible : Zachée. Le petit Zachée,
qui a tres envie de voir Jésus, pour savoir qui est cet homme dont
on parle tant, et qui doit pour cela monter dans un arbre car sa
petite taille I’empéche de bien voir au milieu de la foule.

Dans la tradition théologique, on a pu lire ce texte de deux
manieres, I’une centrée sur Zachée et 1’autre sur Jésus.

La premiere est centrée sur ce personnage attachant auquel on
s’identifie facilement, notamment les enfants qui apprécient
particulierement cette histoire d’un petit bonhomme qui grimpe
aux arbres.

En se centrant sur Zachée, on pense alors que le nceud du texte,
son point culminant est la déclaration de Zachée : « Je vais donner
la moitié de mes biens aux pauvres », etc. Vient alors I’idée selon
laquelle le salut arrive sur la maison de Zachée parce qu’il vit une
transformation et décide de changer de maniere d’agir et de vivre.
Il passe de chef des péagers — un statut qui lui vaut une bien
mauvaise réputation — a celui de généreux soutien des pauvres et
des petits. Et c’est de cette transformation, par sa rencontre avec
Jésus, que lui vient son salut. Ce texte nous inviterait alors a
suivre I’exemple de Zachée afin d’avoir un agir plus éthique dans
nos vies, pour nous rapprocher de Dieu.

Mais je dois vous avouer étre peu convaincue par cette lecture
possible.



Je ne crois pas que ce texte nous raconte un homme sauvé parce
qu’il a décidé de donner la moitié de ses richesses et de rendre au
quadruple ce qu’il a pu spolier a d’autres.

D’abord parce que lire le texte de cette maniére nous amene assez
vite sur une pente glissante : celle du salut par les ceuvres.

Et puis, parce que, a bien y regarder, Jésus ne félicite pas Zachée
de sa décision, il ne s’y arréte méme pas, il ne la releve pas. Il le
laisse parler, puis lui dit effectivement qu’il est sauvé, mais ajoute
que « le fils de I’homme est venu chercher et sauver ce qui était
perdu ».

La seconde lecture possible se centre sur Jésus, et elle me semble
bien plus intéressante.

En suivant cette lecture, le texte nous raconte un homme sauvé
parce que Jésus le regarde. Parce que Jésus porte sur lui un regard
qui le releve, qui lui redonne sa dignité.

Certes, Zachée est porté par un désir vers Jésus. Mais face au désir
de Zachée, deux obstacles :

D’abord la foule. Obstacle intéressant, dans la mesure ou cet
obstacle est constitué de fideles, de disciples, de gens qui
écoutaient et suivaient Jésus.

On peut tout a fait lire ca comme une critique de I’Eglise. En effet,
la foule des croyants et croyantes qui forment I’Eglise n’est-elle
pas parfois un obstacle sur le chemin de celles et ceux qui
souhaitent rencontrer le Christ ?

Est-ce que I’Eglise ne fait pas parfois écran entre celui ou celle qui
cherche Dieu et 1’essentiel, c'est-a-dire le Christ ? Est-ce qu’elle
ne masque pas cet essentiel derriere une quantité de dogmes, de



pratiques ou de discours parfois sclérosants, excluants ou
inaudibles ?

Quand on écoute nos contemporains, on se rend vite compte que
beaucoup se disent anticléricaux plutdot que purement athées...Et
ca donne a réfléchir, non ?

Le 2° obstacle, c’est la petite taille de Zachée — le texte grec nous
dit méme littéralement qu’il est minuscule. Il aurait pu se
décourager, baisser les bras et partir faire autre chose, puisque de
toute facon il ne pourrait pas réussir a voir Jésus. Mais non, pour
Zachée, rien n’est perdu d’avance. Il souhaite voir et s’en donne
les moyens. Il court en avant et grimpe dans un arbre, car il tient
vraiment a voir Jésus.

Ce que ca nous dit c’est que nous pouvons aussi étre un obstacle a
notre propre rencontre avec le Christ. En nous pensant trop petit
ou petite, pas assez bien, pas assez intelligent ou intelligente, pas
assez Si ou ca... nous pouvons nous exclure nous-méme de la
possibilité de rencontrer notre sauveur.

Mais méme si Zachée n’avait pas tout fait pour voir Jésus, méme
si Zachée n’avait pas pu voir Jésus, Jésus lui, 1’aurait tout de
méme vu. Car c’est bien Jésus qui leve les yeux sur lui et
I’interpelle.

Jésus qui transcende le regard que nous portons sur nous-meéme,
qui transcende les discours que I’Eglise ou le monde peuvent
poser sur lui, qui transcende les défauts de son Eglise et les
exclusions qu’elle met en place trop souvent.

Je ne sais pas si vous connaissez ce sketch des Inconnus, trio
d’humoristes tres célebre quand j’étais jeune. Oui, je sais, c’est
une question de génération ! Mais pour celles et ceux qui ont



connu ce sketch, vous comprendrez tout de suite ! Pour les autres,
il s’agissait de Bob, un petit banlieusard parisien qui au pied de
I’immeuble de son copain Manu, l’interpellait en criant « Hé
Manu, tu descends ? » et I’autre, de sa fenétre répondait « ben
pour quoi faire ? », et cette petite scene se répétait inlassablement
tout au long du sketch. Une réplique ultra connue a mon époque,
qui était scandée dans toutes les cours de récre.

On imagine bien Jésus et Zachée dans cette scene : « Hé, Zachée,
tu descends ? », et Zachée de répondre « ben pour quoi faire ? »...

Si je pense a ces humoristes a chaque fois que je lis I’histoire de
Zachée, c’est parce que contrairement au sketch dans lequel Bob
ne répond jamais a la question, dans notre texte, Jésus est clair :
Zachée doit descendre parce qu’il faut que Jésus demeure chez
lui ! Et c’est bien une obligation, le verbe grec le souligne, il y a
un « il faut » clair et net, sans appel.

Il faut que Jésus demeure chez Zachée !

Autrement dit, il faut que Jésus demeure chez chacun et chacune
d’entre nous.

Et peu importe les obstacles : peu importe que nous fassions partie
de cette foule qui fait obstacle, peu importe que nous nous
pensions trop petit ou petite, peu importe que les autres nous
pensent indignes...

Dieu/Jésus veut demeurer chez nous.

Cette présence de Dieu chez nous, en nous, dans nos vies, ne se
gagne pas en s’élevant : oui, Zachée monte dans un arbre, mais
Jésus I’en fait descendre pour le rencontrer.

Loin de I’élévation des grands et grandes mystiques, c’est bien sur
terre, les deux pieds bien ancrés dans le sol que Dieu veut nous



rencontrer, et non hors-sol. Ce n’est pas en progressant, en se
perfectionnant, en se purifiant que nous rencontrons Dieu, mais
simplement en recevant cette présence divine, tel-le-s que nous
sommes, avec nos défauts, nos fragilités, nos manquements.

C’est en étant la, en bas, sur terre, dans nos vies de tous les jours
que nous le rencontrons. Le royaume de Dieu ne se gagne pas en
s’élevant, mais il se recoit, tout simplement.

La foule — les habitants de Jéricho, les Juifs présents, les disciples
— pensent Zachée indigne et impur parce qu’il collabore avec
I’occupant romain ? Et ils critiquent le fait que Jésus fasse sa
demeure chez cet homme qu’ils jugent étre mauvais ?

Jésus lui dit: « Je te vois, je t’aime et je veux demeurer chez
tol ».

Influencé par le jugement posé sur lui par les autres, Zachée se
pense peut-étre petit, insignifiant, indigne ?
Jésus lui dit: « Je te vois, je t’aime et je veux demeurer chez

toi ».

Certains, certaines sont jugés indignes et impur-e's parce que
différent-e-s dans leur origine, leur sexualité, leur genre ?

Jésus vous dit, nous dit : « Je te vois, je t’aime et je veux demeurer
chez toi ».

Nous nous pensons souvent insignifiants et insignifiantes, parce
que nous l’entendons dans les mots ou les actes de nos
contemporains ?

Jésus nous dit : « Je te vois, je t’aime et je veux demeurer chez
tol ».



Jésus regarde Zachée, vraiment, pour ce qu’il est, tel qu’il est : un
enfant d’Abraham. Un enfant de la promesse que Dieu a faite au
patriarche : Abraham devient 1’ancétre d’une multitude de peuples,
et Dieu I’accompagne et accompagnera les générations qui
formeront sa descendance. Zachée est un enfant de cette promesse
d’un Dieu fidele, présent, qui féconde sa vie.

Nous sommes toutes et tous enfants d’Abraham, enfants de cette
promesse. Et la descendance promise ne se résume pas au fait
d’avoir des enfants, car tout le monde ne fait pas ce choix ou ne
peut pas le faire. La descendance dont parle ici le texte est aussi la
fécondité de nos vies, ce que 1’on partage avec les autres, 1’amour
que 1’on seme.

Nous, descendance d’Abraham, nous sommes un peuple tres
divers : diverses origines, diverses cultures, diverses langues,
diverses situations économiques et sociales, diverses vies affective
et amoureuse, divers genres... Et la liste n’est pas exhaustive.

Nous sommes un peuple invité a vivre de ces différences, pour
étre un peuple fécond, justement parce que nous vivons de cette
vie en plénitude que Dieu nous offre, dans nos différences.

Jésus nous regarde, vraiment, pour ce que nous sommes, tels que
nous sommes. Et il nous aime, soyons en siir-e-s.

Pour finir, j’aimerais vous proposez de lire ce texte en lien avec un
autre passage de 1’évangile de Luc, dans lequel il appelle aussi un
personnage par le qualificatif d’enfant d’ Abraham : la péricope de
la femme courbée au ch. 13.

Cette femme, courbée par une maladie - nous dirions aujourd'hui
porteuse d’un handicap - sur laquelle Jésus pose un regard qui
considére. Un regard qui la considere, telle qu’elle est. Et une



parole : « Fille d’Abraham », comme avec Zachée. Et cette femme
se trouve redresseée.

Peu importe alors qu’on croit ou non au miracle, a la guérison
physique, c’est bien le fait que cette femme soit redressée qui nous
parle ici : redressée dans son corps, peut-étre, mais restaurée dans
sa dignité, assurément !

Elle est la seule et unique femme appelée « fille d’ Abraham » dans
tout I’Evangile, et elle préfigure Zachée.

La théologienne Valérie Duval Poujol a écrit un petit texte, dans
lequel elle préte ces mots a la femme recourbée : « Désormais je
suis une femme debout [...], cohéritiere de tout ce que Dieu a
promis a Abraham. J’ai de la valeur ! »

Et elle poursuit : « mon souhait est que cette histoire soit transmise
de génération en génération pour encourager d’autres femmes ou
d’autres personnes courbées par les injustices, les souffrances de
la vie. [...] Oui, Dieu redresse les vies courbées ! »

Freres et sceurs, Dieu ne redresse pas les vies courbées en enlevant
ce que nous pensons étre 1’origine de cette courbure : telle ou telle
maniere de vivre, telle ou telle maniere de penser, de prier, de
louer, d’aimer.

Trop souvent nous remplacons la volonté de Dieu par les notres,
nous décidons de ce qui est bien ou mal, nous jugeons ce qui ne
rentre pas dans les cases rassurantes que nous avons forgées. Mais
seul Dieu sait ce qui est bon, seul Dieu sait ce qu’est sa volonté.

Et il vient redresser ce qui est devenu courbé a trop vouloir rentrer
dans les cases rigides que nous avons construites.



Dieu redresse, Dieu releve, Dieu restaure. Non pas une nature
originelle fixée a I’avance, mais une valeur. La valeur humaine. La
valeur de chacune et chacun d’entre nous.

Oui, mon frere, ma sceur, tu as de la valeur. Comme cette femme
courbée, comme Zachée, tu as du prix aux yeux de Dieu et il
t’aime. Tu es une merveille a ses yeux, sois en siir-e !

Amen !



